L’architecture et son symbolisme

L’architecture n’est pas uniquement une fagcon d’embellir le paysage urbain. Les notions
esthétiques appliquées aux batiments et a ’laménagement de I’espace urbain dérivent en partie des
idées qui entourent I'aménagement de I'espace, ce qui inclut les batiments, 1’espace public et
I’espace civique. L’idée occidentale que la beauté se manifeste par I’harmonie des traits
composants d'une entité telle qu'une ville, une rue, et méme un visage, a été mise en place par le
monde classique, car trouver de solutions aux problemes d’intégration politique était au centre de

la pensée philosophique des civilisations du monde antique.

Bref, la force motrice qui semble avoir animé 1’architecture de 1’Europe, une histoire complexe
bien sdr, est que les batiments représentent le triomphe de la vie civilisée sur le chaos de la
nature, mais ceci n’est qu’une métaphorisation de 1’exploitation de I’autre qui est a la base de la
vie urbaine (et donc «civilisée»). Les Romains savaient que la vie civilisée-urbaine est basée sur
I’extraction du surplus produit par les paysans, donc un systéme d’exploitation dont les traits
principaux reposaient sur la présence de frontieres de classe qui permettaient de définir un
systeme de rapports économiques appuyé par le gouvernement. La pensée politique romaine avait
donc implicitement reconnu que le monde n'était pas composé uniquement de deux catégories
simples, le Nous et I'Autre. IIs semblent avoir reconnu trois catégories, un «autre parmi nous», un
autre subalterne qui doit étre contr6lé, pas ignoré (n‘oublions pas que pour les Grecs, les Autres
étaient des barbares, donc incapables de parler la langue du Nous — ils n'émettaient que des
bruits, des bar-bars, ce qui suggérait qu'ils vivaient dans un autre monde avec lequel il était
impossible communiquer). En contraste, I'idée de l'autre parmi nous signifie que cette catégorie
intermédiaire n'était ni totalement dominée (comme f(t le destin des esclaves), ni totalement

ignoré et diabolisée.

En fait, la géographie et donc I’espace métaphorisent le systéme de classe et d’exploitation
économique. Autrement dit, I’exploitation «verticale» de 1’autre (si on congoit le systeme comme
une échelle ou une pyramide), un autre subordonné, campagnard et agricole (donc, situé en
dehors de la ville) est également un rapport «horizontal» sur le plan topographique. Les deux
dimensions symboliques sont liées: le «loin» de I'une est le «bas» du deuxiéme, et le «bas»
devient métaphoriquement le «loin». La manipulation de I’espace, soit des zones publiques de la
ville ou les espaces internes des édifices, devient I’expression métaphorique de ce systéme

politique.



Il'y a aussi une deuxiéme dimension a cette métaphorisation de I'espace. Le contrdle de I’espace
(qui est symbole de I’exploitation de I’autre) est sexualisé, car I’idée de la conquéte de 1’autre et
de la nature est liée a des activités masculines. Le contrble de I'espace est aussi continuellement
en devenir et donc lié au futur. La civilisation dans le sens d'un systeme politique s’érige
continuellement par I’intervention active. Par contre, la ville, ainsi que ses murs et ses batiments,
est féminine, car elle est passive, la toile du fond de I’intervention masculine; c'est ou s'exerce le
contr6le politique et masculin. La construction et la protection de la ville (et donc I’idée
occidentale de la politique) deviennent une vertu civique (de vir, homme). Parce que les villes et
la civilisation reposent sur une base fragile et essentiellement déséquilibrée, elles sont liées a

I’idée de la faiblesse féminine.

Ce n’est pas surprenant que la premiére tache de construction d’une ville soit d’ériger les murs
séparant la ville de la campagne. Les murs ne sont pas uniquement des fortifications, et en fait cet
aspect est secondaire. Les murs symbolisent cette séparation de 1’exploité de 1’exploiteur, projetée
sur une opposition de la nature et de la culture. On voit cette qualité spéciale dans le symbolisme
de la maniére dont les murs sont érigés. Une charrue est utilisée pour tracer un fossé qui sera la
base des murs, et on souléve la charrue ou seront situées les portes de la ville, car elles sont les
lieux de pénétration de I’espace féminin, mais n’oublions pas la pénétration symbolique de la
ville (sous la forme des denrées de la campagne qu'arrivent continuellement) est une nécessité,
soulignant et rendant plus dense la métaphore sexuelle de la pénétration, car I’approvisionnement
de la ville ne se référe pas seulement a la reproduction sociale mais métaphorise aussi la
reproduction humaine. Il n’est pas donc surprenant que dans le monde hypermasculin des
Romains, le territoire italien est représenté par une femme, Italia, une déesse autrement sans
importance dans le panthéon romain, mais qui est devenue I’inspiration pour un ensemble de

symboles féminins de pays.

Au méme titre que Britannia représente I'Angleterre, Germania 1’ Allemagne, Marianne la France
et la Statue de Liberté I'Amérique, 1’Italie a pour symbole Italia. Il s’agit d’un personnage
symbolisant la nation et représentée sous les traits d’une femme dotée d'un bonnet ou d'un casque,
semblable a ces autres figures nationales. En fait, ces représentations partagent une origine
mythique qui remonte au monde classique, Italia, sous la forme de la déesse Cybéle (mére des

dieux pour les Romains).



Aujourd'hui, plusieurs ne semblent pas reconnaitre I'origine antique du symbole féminin de leur
pays (qui a évolué dans un milieu patriarcal) et préférent penser qu'ils ont été adoptés au moment
de la naissance de la nation contemporaine, souvent au 19e siécle. Marianne, qui aujourd'hui est
incarnée par Laetitia Casta, héritiere de Catherine Deneuve et de Brigitte Bardot, était le nom
péjoratif donné aux révolutionnaires par leurs opposants aristocratiques. La Iégende populaire
prétend que Marie-Anne était le nom le plus répandu des paysannes et donc indicatif des origines
humbles des révolutionnaires dont 1’appellation de Marianne était une forme de dédain, comme la
fameuse (et erronée, semble-t-il) déclaration de Marie-Antoinette, "Ils n’ont pas de pain? Qu’ils
mangent du gateau". L'image contemporaine de Marianne, qui porte un bonnet phrygien, ancien
symbole des esclaves affranchis chez les Romains, s’inspire sans aucun doute de I’ceuvre du

peintre Eugéne Delacroix, La Liberté guidant le peuple (1830).

En ce qui concerne Britannia, elle est souvent représentée portant un casque grec. La premiére
image de Britannia remonte a I'Empereur Claudius, qui est figuré sur le point de tuer Britannia
défaite par les armes romaines. Plusieurs pensent que Britannia est inspirée de la reine
"britannique" Boudicca, qui était a la téte d'un soulévement contre les Romains en 60 A.D.
Cependant, celle-ci est morte six ans apres Claudius et donc ne pouvait étre 1’inspiration romaine
pour le pays conquis. Ainsi, Britannia serait sans aucun doute issue de la méme source mythique
qu’Italia (n'oublions que ces symboles sont attribués aux conquétes par les Romains; ils ne sont

pas indigenes).

Rien ne serait gagné en décrivant la Statue de Liberté que tout le monde connait trés bien. Portons
cependant notre attention sur un élément symbolique qui la compose, sa couronne. Miss Liberty
est couronnée d'un diademe a sept pointes. Selon la légende américaine, les pointes symbolisent
les sept continents. Cependant, il s’ agirait ici d’une interprétation contemporaine des tours de la

Corona turrita, la couronne a remparts qui orne la téte de Italia, la mére des civilisations.

Italia porte une couronne parsemée de tours et de remparts, la Corona turrita qui fait toujours
partie des blasons héraldiques des villes italiennes. Nous la voyons attestée par une banniére
ornée d'une belle femme couronnée par la Corona turrita dans la campagne militaire de Garibaldi
en Sicile (Storia dei Mille, Giuseppe Cesare Abba, Bemporad & figlio, 1926), mais elle était
souvent figurée durant I'époque médiévale; elle est plus ancienne que le pays contemporain (qui
date de 1870).



La couronne de remparts a une origine antique. On en a une référence chez Virgile, qui, lui-méme
est l'auteur d'une version importante du mythe fondateur de Rome impériale:

Ecco che al suo avo si aggiungera come compagno Romolo [159] figlio di Marte,
che una madre Troiana [160] del sangue di Assaraco allevera. Vedi come si erge il
duplice cimiero sul capo e il padre stesso lo fregia dell'onore proprio degli dei? Ecco,
o figlio, sotto i suoi auspici la Roma gloriosa eguagliera il suo impero alle terre e il
suo spirito all'Olimpo. Essa sola circondera con mura sette colli, fortunata d'una
stirpe di eroi; come la madre Berecinzia [161] con la corona turrita € trasportata sul
cocchio per le citta della Frigia lieta per la sua prole divina, abbracciando cento
nipoti, tutti abitatori del cielo, tutti occupanti alti posti elevati. (Virgile, Eneide,
Tome VI)

Nous savons que les Romains ne se générent pas pour emprunter plusieurs éléments
mythologiques aux Grecques, comme d'ailleurs ils avaient déja fait avec leurs prédécesseurs les
Etrusques. Ainsi, la couronne de remparts a une origine qui remonte a la mythologie grecque. Les
origines de la déesse Cybele remonteraient a la Phrygie (dont lI'association de Marianne avec le
bonnet phrygien). Chez les Romains, elle est appelée Mater Turrita (La Mére aux Remparts), et
est symboliquement associée aux cavernes et aux animaux sauvages; ses lieux de culte étaient
situés sur le sommet des montagnes, unissant symboliquement les dieux et la lumiere du «haut»
(qui deviennent symboles en soit de la civilisation — pour les Romains, Jupiter est lus — pater, la
loi — ciel, donc un dieu qui incarne I'ordre social et le «haut») aux basses terres sauvages
symbolisées par la caverne qui disparait dans les entrailles de la Terre (dont le symbolisme sexuel
est suffisamment évident). Ce qui est intéressant ici est que I'aspect féminin et faible de la
civilisation est symboliquement projeté sur le «haut», qui est néanmoins le domaine des dieux
masculins comme Jupiter. Cette projection est une facon de souligner I'aspect féminin — la
faiblesse innée de la civilisation — toujours en le diluant en le mettant en contact avec le ciel

masculin.

Sa couronne est typique des déesses de fécondité d'origine asiatique. La légende raconte
qu’amoureuse d'Attis, un jeune demi-dieu associé a la végétation, Cybele lui impose un veeu de
chasteté, symbole de ses origines divines: Attis ne doit surtout pas marier une humaine (qui
reprend parfaitement le theme de la domination de la campagne par la ville: les deux coexistent,
mais dans un rapport de subordination qui conserve intactes leurs identités respectives). Suite a
plusieurs aventures (dont un rapport homosexuel avec un autre demi-dieu), Attis est au point de
consommer un mariage avec la fille du roi des Phrygiens quand Cybeéle le sauve des humains trop
rapaces pour sa nature douce et pure. Elle souléve ainsi sur sa téte les remparts de la capitale pour

qu'Attis puisse s'enfuir.


http://www.fausernet.novara.it/fauser/biblio/dante1/envinote.htm#159
http://www.fausernet.novara.it/fauser/biblio/dante1/envinote.htm#160
http://www.fausernet.novara.it/fauser/biblio/dante1/envinote.htm#161

Nous voyons dans cette Iégende les themes typiques de la mythologie gréco-romaine, surtout
I'opposition animal-végétation (la chasse et I'agriculture), I'opposition haute basse (les montagnes
et les cieux lieus de résidence des dieux, et les vallées et les basses-terres habitées par les
humains), et enfin l'opposition pureté-contamination, qui, pour ces deux peuples, sera interprétée
afin de justifier le controle social de la sexualité féminine, potentiellement dangereuse puisqu'elle
est symbole des richesses de la terre dont dépend I'nomme civilisé. On pourrait penser gqu'une
sexualité effrénée pourrait étre bien percue comme symbole d'un accroissement de la production
agricole, mais en réalité les Grecques et les Romains préférent l'interpréter comme menacgant
I'équilibre fragile entre I'nomme, la nature et le systéme politique qui est la base de I'agriculture
primitive de I'épogue; au Moyen-Orient, au contraire, la sexualité féminine semble avoir fait
partie de quelques cultes, mais ils avaient sans doute une autre idée de la civilisation (nous
voyons des indices dans les mythes de Gilgamesh de Sumer, mais on ne peut les explorer ici; p.e.,
le pere des Juifs Abraham est de la ville sumérienne de Ur, et il est un nomade errant sans racines,
mais néanmoins un fondateur-héros; I'énergie primordiale est représentée par la fusion du
principe masculin Apsu — I'eau fraiche — avec Tiamat, I'eau salée féminine; ici, il y a une fusion

plus égalitaire du masculin et du féminin, du sauvage et du civilisé).

Toutes ces oppositions, explorées dans les centaines de mythes qui font partie de notre héritage
classique, ne sont en réalité que de multiples expressions hétérogenes du probléme des rapports
hommes-dieux, qui symbolise parfaitement le rapport dominé-dominant, ou le rapport campagne-
ville. Le portrait gréco-romain des dieux n'est certainement pas flatteur: les dieux sont souvent
vaniteux, jaloux, et égocentriques. Cependant se sont leurs imperfections, leur petitesse, leur
fragilité qui a la fin les transforment en symboles de la condition humaine du monde antique: la
civilisation s'érige sur et contre la nature, mais demeure fragile et éphémere, résultat d'une lutte
acharnée. Elle contient en elle-méme des sources de sa désintégration potentielle. Elle représente
le sommet de la réussite humaine, mais la civilisation souligne la fragilité de l'agriculture dont
elle dépend: toute terre rurale transformée en lieu urbain est une perte de productivité agricole
dont dépendent toujours les hommes, car chague citoyen (dont I'origine étymologique se trace a
civis, civilisation) urbain ne travaille pas la terre pour se nourrir. Par ailleurs, et les sages du
monde antique le savaient: sans villes, il n'y aurait pas d’agriculture au sens d’un systéme de
production, dont le but et la production de surplus destiné & satisfaire les besoins des habitants de
la ville. Ainsi, I'invention de la civilisation est aussi I'invention d'un systeme qui politise

I'agriculture pour que cette activité devienne productrice du surplus pour les villes, ce qui entame



alors un cercle vicieux qui tout en libérant I’homme de sa nature sauvage accroit sa dépendance

sur la nature "civilisée".

Ce n'est pas un hasard si les Romains possédaient deux mythes fondateurs de leur civilisation.
Dans le premier, élaboré dans les siecles suivant la fondation de Rome en 753 A.C., Romulus, le
fondateur de la ville qui porte son nom, serait le fils de Mars dieu de la guerre et petit-fils du roi
d'Alba Longa, ville-mére de Rome (la Iégende romaine prétend que la ville fut fondée par le fils
d'Enée). Au premier siécle A.C., sous commission du premier Empereur romain Octavius
(Auguste), Virgile crée une deuxieme mythologie, celle-ci officielle, sur la base de ce lien avec
Alba Longa. Enée, neveu (ou genre) de Priam roi de Troie (et descendent du dieu de la guerre
Mars) arrive au futur site de Rome aprés la chute de Troie aux mains des Grecques (les Achéens;
Homeére ne connaissait pas le mot "Grec"), ou il prend pour épouse Lavinia princesse d'Alba
Longa (Geoffroy de Monmouth au 12° siécle embellit I'histoire en proposant qu'un de ses
descendants, Brut — dont le nom deviendra Bretagne, "Terre de Brut" — fonda Troienovant, la
Nouvelle Troie, en Albion: Londres; Alba et Albion dérivent probablement du méme mot latin,
albus, blanc; il y existe un lien dans la Rome Impériale, car le nom du fondateur de la République

romaine est L. Junius Brutus).

Ce qui est frappant est la marginalité et I'ambiguité sociale des protagonistes soulignée par les
deux versions de la fondation de Rome. Dans la premiere, Romulus est un demi-dieu, fils
(voulant dire, descendent) de Mars et d'une prétresse vouée a la chasteté. Il est donc abandonné et
retrouvé par une louve et a la suite est adopté et élevé par un simple berger (Faustulus) marié a
une prostituée, Acca Larentia (dont le surnom est «la Louve»). Sa légitimité comme fondateur
dérive d'un mariage a une princesse de la Maison d'Alba Longa et son destin dynastique est
assuré uniquement grace a un coup d'Etat. Bien que la version de Virgile donne & Rome un statut
un peu plus huppé en attribuant a son fondateur un lien avec la Maison Royale de Troie, il est
surprenant a nos yeux gue les Romains, méme dans une version officielle censée souligner les
accomplissements du nouvel Empire (et effacer les traces de la République qu'Auguste avait
détruite), se vantent de leurs origines «asiatiques». N'est-ce pas la prérogative vaniteuse de
chaque nation a prétendre que ses origines et son lignage soient purs, souvent symbolisés par

I'origine chtonienne de sa race fondatrice?

Apparemment, soit la légende de Romulus décrite par la mythologie populaire, soit I'histoire

d'Enée écrite par Virgile, incorporent volontiers toutes les ambigiiités et les paradoxes de la



civilisation: non seulement est-elle d'origine étrangére (L'Eneide de Virgile ne serait qu'une
version romaine de Homeére), elle est toujours condamnée a cacher (et a reproduire) ses
contradictions en les déplagant ailleurs par une activité civilisatrice frénétique obligeant les
gardiens de la civilisation méme — ses rois, ses empereurs, ses présidents — a se lancer dans une
campagne de conquéte sans cesse, de civiliser les sauvages et les barbares et d'adoucir la nature
par la construction de villes. Autrement dit, I’impérialisme projeté sur un autre lointain cache les

rapports d’exploitation plus proches.

La couronne d'ltalia représente donc la source qui permet aux Romains de construire leur
civilisation symbolisée par les murs civiques, dont I'érection est interprétée comme une mission
quasi religieuse. Cette couronne est portée par une déesse étrangére (pour les Romains) qui est la
Meére Eternelle de la terre (voir le PPT La Civilisation Romaine & propos de l'ailleurs et la
naissance de I'idéologie moderniste et I'Etat). Sa couronne deviendra la couronne des rois des
pays occidentaux et symbole de souveraineté nationale, souveraineté trop souvent assurée par une

recherche continuelle d'expansion des frontiéres.

La ville comme symbole de la victoire de 1’idée civilisatrice est donc un projet politique toujours
a devenir, car basé sur le déséquilibre social potentiel; la soi-disant «victoire» sur la nature et le
chaos (représentée par le controle de la paysannerie «sauvage» et «abrutie») n'est pas un défi
abstrait. Il n’est pas surprenant que les premiéres villes soient construites sur des lieux sacrés, ou
les hommes demandent aux dieux I'appui pour ce projet difficile. Méme quand les villes sont
érigées sur des carrefours d’échange commercial (voir Hocart, Kings and Councillors), elles
deviennent sacrées, car elles doivent mythifier le rapport d'exploitation pour aider a gérer le

déséquilibre de 1’autre parmi le Nous dont dépend la civilisation.

Il est encore le cas, par exemple, que la majorité des villes d’Europe aient un saint protecteur, de
nos jours surtout les petits villages paysans, ce qui indique une tentative de rééquilibrer le rapport
d’exploitation avec le centre (représenté par les instances du pouvoir politique et économique)
pour qu’il soit moins défavorable aux paysans. Si I’Italia représente 1’exploitation de 1’autre
parmi nous, le saint protecteur représente la tentative de s’enfuir de se rapport inégal imposé de la
ville. Cette tradition catholique n’est qu’un trait que 1’église a adopté (ou volé) de la culture de

”antiquite.



En termes du symbolique de I’espace a ’intérieur des villes, dés les origines de la civilisation on
distingue les espaces publics et les espaces civiques. Les batiments romains civiques censés
symboliser un régime politique sont gigantesques, surtout pour 1’époque. A différence des Grecs,
qui n’utilisaient pas 1’arche mais la technique colonne — linteau, 1’arche romaine permettait une
portée massive pour créer des espaces intérieurs larges et sans obstruction, comparés aux édifices
grecs, qui sont obligatoirement parsemés de colonnes pour appuyer le toit. Autrement dit, il était
plus facile pour les Romains de concevoir I’espace intérieur des batiments comme lieu
d'agrégation symboligue de la communauté, car I'espace relativement large sous le méme toit

permettait des agrégations plus grandes.

Au niveau de I'aménagement de ’espace urbain, le plan idéal était toujours une ville carrée,
divisée par une rue centrale (nommé la rue sacrée, justement) et intersectée par une deuxiéme a
90 degrés, formant une ville divisée en quartiers, littéralement, qui, pas au hasard, était le plan
romain de leurs camps militaires. La ville comme lieu de lutte, donc, mais aussi de
standardisation, car tous les camps militaires et toutes les villes étaient en principe censées se
ressembler: la standardisation, que nous prenons pour acquis sous forme de marchandise
fabriquée sur une ligne d'assemblage, pour les Romains était symbole de la force de leur idée
civilisatrice: si ont peut agir de fagon uniforme sur le chaos de la nature, c'est signe de notre

puissance.

Une autre différence avec les Grecs est la propreté de la ville, censée distinguer 1’espace civique
symboliquement pur (car sacré) de son terroir «sale» (car dominé et donc féminin, barbare et
sauvage) dont ils dépendent. Les Romains sont obsédés avec 1’eau. Ils créent un systéme
d’aqueducs pour fournir leurs villes. On calcule que la quantité d’eau disponible par habitant de
Rome, par exemple, dépassait la proportion dans les villes contemporaines de 1’Occident (des
centaines de litres par jour par habitant, et ceci, pour une ville de l'antiquité qui dépassait un
million d'habitants vers la fin du 1% siecle A.D.). On construit aussi des égouts (dont le premier
remonte au 4e siécle a.J.C.) et des toilettes publigues. Notons que les Romains ignorent
complétement les théories contemporaines de [’hygiéne, et donc la raison pour cette propreté est
le fait que la ville est sacrée. Les fontaines publiques ne sont pas uniquement des points de
distribution d’eau a la population, mais aussi de la pluie symbolique qui nettoie la saleté, le
naturel campagnard qui contamine continuellement et forcément la ville, pour souligner sa nature

artificielle, c’est-a-dire la qualité construite et humaine de la ville.



Selon Goodsell (The Social Use of Civic Space), en Occident il existe quatre traits qui distinguent
I’espace civique de tout autre espace, inclus les espaces censés étres publics: 1) tels espaces sont
clairement sous le contrdle des autorités; 2) le public y a accés uniquement dans quelques cas
bien délimités; 3) leur destination politique est bien connue; 4) ils sont des lieux fermés et

cloturés.

En fait, c’est le désire de couvrir tels espaces qui a poussé les Romains d’adopter I’arche, les
permettant donc de construire des voutes et des ddmes (cette derniére est une adaptation de
I’arche). Il n’est pas surprenant que les Romains aient inventé et perfectionné ’utilisation du
béton pour pouvoir couvrir des envergures impressionnantes. Par exemple, le Panthéon, construit
en I’an 100, possede un déme de 142 pieds de largeur (St-Pierre, construit 1400 ans plus tard, a
un déme de 140 pieds). Il s’agit du plus grand déme érigée jusqu’a I’utilisation de I’acier au 20e
siecle. Entre parenthéses, le point le plus haut de ce dome est de 142 pieds au dessus le fond de
1’édifice, et elle se pose sur des murs qui ont exactement 71 pieds de hauteur. Ces proportions ont

contribué a établir nos canons de beauté architecturale jusqu’a nos jours.

Comme espace sacré, il n’est pas surprenant que parmi les premiers édifices érigés soient les
temples et les basiliques. Le temple est clairement une expression de la divinité du lieu, et la
basilique (un nom grec adopté par les Romains) est le lieu d’affaires politiques et commerciales.
11 est significatif que les Romains, qui ont tant copié des Grecs, n’adoptent pas 1’idée grecque de
traiter les affaires en espaces ouverts, les agorae. Ces espaces, devenus les places dans les villes
contemporaines, sont dans la conception romaine (et occidentale) des espaces publics neutres, les
espaces du peuple, mais pas du peuple constitué en civilisation. Bref, ils ne sont pas des espaces
civiques. En contraste, la basilique (de basil, roi) est couverte. Elle a un toit censé isoler les
citoyens des dieux quand ils sont constitués en assemblée (les temples romains ont aussi un toit
pour la méme raison, pour souligner que la vie civile est un projet humain. Les hommes peuvent
demander la bénédiction des dieux, mais ils envoient toujours un message sous-textuel qu'ils
voudraient plier les dieux a la volonté humaine de vivre en civilisation. Quand les hommes
traitent des questions de survie de la civilisation, I'activité est avant tout communautaire et
masculine. Il est significatif que les Romains, justement, performassent leurs rituels religieux sans
abris, en plein air. Bref, on cherche des espaces civiques grands et & I'abri pour souligner la

dimension construite du projet de vie civilisée.



Au Moyen Age, les conditions sociales et surtout politiques ont changé. On ne cherche plus a
incorporer les croyants dans les basiliques devenues églises (car I'Eglise les a adoptés pour ses
fins, car elle reste la seule entité censée incarner le réve de l'unité et de I'ordre universel). La
communauté politique a changé; la division entre les classes est devenue plus aigie a fur et &
mesure que les communautés sont devenues plus localisées et isolées suite a la désintégration de
I'empire. Il est significatif que le peuple, surtout le petit peuple, soit formellement exclu de
participer activement dans les rituels de I'Eglise. 1l doit assister de fagon passive, et on développe
méme le concept de la prénef, ou narthex, une barriére les séparant des “vrais’ citoyens qui, eux,
participent aux rituels; autrement dit, I'élite. Pourtant, dés I’an 900, mais surtout a 11e siécle on
commence a batir des cathédrales énormes partout en Europe chrétienne. Mais celles-ci ne sont
pas censées symboliser I'nébergement temporaire de grandes masses de personnes membres de la
communauté politique. En fait, il n'a plus de concept de citoyen comme tel, et en Europe
septentrionale (a différence de I'ltalie, ou des républiques se développent au 12e siécle) on doit
attendre la Révolution francaise pour le voir réémerger. Au Moyen Age, la solidarité sociale de la
communauté est toujours potentiellement menacée, car I’autre parmi nous est nécessairement le
voisin. Dans telles conditions de fragmentation sociale potentiellement explosive, on cherche a
souligner les éléments «verticaux», des symboles concrets du pouvoir centralisé dont I'absence a
mené au chaos, afin de renforcer symboliquement I'idée du systéme d’exploitation «civilisée»
fragilisé par les cing siécles de chaos qui ont suivi la chute de I’empire. On cherche également a
renforcer I'idée de la civilisation en adoptant des traits de I'architecture romaine, bien qu'il n‘air

forcement pas de ressemblance avec le modéle original aprés cing siecles d'oubli.

Bref, le symbole dominant de cet arrangement politique devient la hauteur de 1’édifice et donc on
attache des tours aux églises de plus en plus hautes. En fait, les batiments deviennent plus hauts
pour souligner la «verticalité» du social (la hiérarchie), étant donné 1’impossibilité de concrétiser
les idées anciennes de la communauté étendue dans I'espace et de I’ordre universel projeté sur une
vaste zone géographique. Désormais, la civilisation du passé est mythifiée, une qualité voulue,
car l'aspect mythique du passé renforce l'idée que le présent est pitoyable, ce qui justifie les
fagons dures adoptées par les élites afin de renforcer leur position. Pour bénir cet arrangement, on
utilise de la lumiére qui baigne la nef de 1’église ou se trouvent les fidéles, les ‘vrais’ citoyens.
Les intérieurs des palais et des églises, qui, comme j'ai dit, sont considérés comme des espaces
civiques, car elles représentent 1’idée de la communauté étendue (sans pourtant la mettre en

scéne), doivent étre illuminés comme signe de la bénédiction divine de la hiérarchie médiévale.



Bref, ce qui semble se perdre durant le Moyen Age est I'idée de I'Autre parmi nous, qui devient

écrasé et matériellement séparé des «vrais» fideles.

Cependant, il y a un probléme technique, car la construction traditionnelle de la voute basée sur
I’arche romaine a des limites structurelles, ¢’est-a-dire qu’elle dépend de la masse des murs pour
tenir le poids du toit. En augmentant la hauteur, on doit élargir aussi I'espace intérieur pour
respecter les proportions classiques établies par le monde antique. Plus on agrandit les espaces
intérieurs, plus on a besoin de files de colonnades pour supporter les voutes devenues toujours
plus lourdes, car elles couvrent des envergures plus larges. En partie, ce probleme est di a ’angle
de I’arche, qui a une forme d'un segment d'un demi-cercle. Partant d’une innovation frangaise,
I’arche pointue, on arrive au style gothique (qui n’a rien a voir avec les Allemands, sauf qu’ils
I’ont adopté). L’arche pointue a un angle plus aigu, c'est-a-dire qu'elle est un arc d'un cercle
beaucoup plus grand, plus au vertical. Ceci signifie que son poids et le poids de la voute qu’elle
soutient peuvent étre transférés sur des piliers ou colonnes assez larges, mais plus distants un de
I'autre, car le poids de la voute est transféré a un angle plus aigu, plus orienté a la verticale et
moins en diagonal. Les murs ne portent plus le poids du toit, et donc peuvent devenir qu’une
couche ou une fagade mince, une décoration. Libérées de leur masse pour tenir en place le toit, on
peut insérer des fenétres pour illuminer I’intérieur. Les architectes médiévaux exploitaient ces
nouveaux vides pour placer une fenétre énorme au-devant de I’édifice toujours généralement
orienté vers I’est (par exemple, la fameuse fenétre en rose de Notre Dame a Paris). L'arche
gothique permet aussi d’éliminer la majorité de colonnes intérieures, créant 1’effet d’un espace
moins sombre, car pour atteindre des hauteurs plus impressionnantes et des voutes plus grandes,
on utilise des contreforts extérieurs aux piliers porteurs, laissant I'espace intérieur ouvert. Pour
retenir les contreforts renforgants, les architectes y plagaient des tournettes au dessus, pour que

leur poids renforce le contrefort, créant par inadvertance I'effet stylistique qui définit le gothique.

C'est le méme principe pour les espaces couverts de démes, en contraste avec les espaces
couverts par des voutes. Les demi-arches pointues, a différence des arches traditionnelles a demi-
cercles, décrivent I'arc d'un cercle beaucoup plus grand que le déme actuel, mais on coupe chaque
arche de telle facon que le déme soit beaucoup plus haut comparé a un déme supporté par une
arche romaine. Ceci permet I'utilisation de démes plus larges, mais plus aigus sans l'utilisation de
béton comme dans le cas du Panthéon. L'emplacement de fenétres dans les mures permet de
fermer le dome (par exemple, le Panthéon a Rome utilise une ouverture centrale, 1’oculaire, pour

I’illumination, car le poids du déme classique a demi-cercle signifie que les murs doivent étre



épais pour supporter le poids du dome; il n’y a pas de fenétres ou d’autres sources
d’illumination). Les nouveaux domes ferment des espaces déja illuminés par les fenétres permises
par I’arche pointue, et donc ces domes sans oculaires sont plus forts et assez larges sans
I'utilisation de béton, et sont souvent couronnés des petites tours (appelés lanternes), rendant
1”édifice plus haut. Puisque les arches pointues supportent plus de poids, on peut aussi placer des

fenétres sur le déme lui-méme pour augmenter 1’illumination.

Cette révolution technique transforme 1’architecture des batiments des espaces civiques et
religieux. La renaissance voit un retour au style classique de I’empire et puis de la Gréce. En
partie, ceci est motivée par une transformation de I'idée de communauté et surtout par l'idée que
I'individu posséde une identité politique: en Italie septentrionale, source de la Renaissance, les
personnes deviennent de nouveau des citoyens des républiques pour la premiére fois depuis 1000
ans. Ceci est dii a la richesse extraordinaire de I’Italie septentrionale dés le 12e siécle, une
richesse sans doute le résultat de ne pas avoir souffert les effets des invasions barbares du 9e au
10e siecle comme la France (surtout). Ces petites villes-républiques, il est vrai, ne sont pas les
égales de la république d'antiquité transformée en I'empire de I'ordre universel, mais I'importance
de l'individu comme composant d'une communauté politique est renforcée par la contribution
économique de chacun au bienétre de la communauté. On abandonne les espaces intérieurs
ouverts et illuminés du gothique censé bénir I'élite et on y substitut I’harmonie des proportions
pour communiquer le message que les composants individuels de la communauté définissent un
ensemble solidaire. Le rapport entre les composants architecturaux devient une métaphore pour le

nouveau rapport individu-communauté.

En fait, il s’agit d’une révolution par marche arriére, car les postulats suivis par les architectes ne
soulignent plus, justement, la hiérarchie sociale. Par exemple, les églises construites a I'époque
n‘ont plus de tour percant le ciel et symbolisant la hiérarchie (en définissant une zone baignée de
lumiére ou se trouvaient les «élus»). En fait, on n'a plus besoin de la bénédiction de dieux pour
Iégitimer une hiérarchie oppressive. L'exploitation de classe perdure, mais sous forme atténuée.
On cherche & harmoniser des individus devenus citoyens. En fait, c'est la petite échelle de ces
villes-républiques qui contribue a souligner la contribution de chacun a la richesse et a la sécurité
de la communauté politique. Ce n’est pas surprenant que cette révolution ait lieu en Italie, un pays
qui n’a pas connu les effets du systéme médiéval autant qu’en France et les autres pays de
I’Europe septentrionale. Ici, nous sommes devant l'invention de la modernité, ou I’individualisme

bourgeois devient base de la communauté, car ¢’est I’individu comme catégorie politique qui



devient I’autre parmi le Nous. L’Italie est le premier pays de la modernité a définir le rapport
individu-société de telle fagon, et le résultat se voit dans son architecture de la renaissance, avec
I’harmonie parfaite de 1’édifice singulier symbolisant soit la communauté étanche soir 1’individu
autonome, selon la destination de 1’édifice. Les évolutions de style, du néoclassique au baroque,
par exemple, ne sont que largement des transformations des fagades et des décorations

superficielles.

Le dessin fondamental des batiments reste le méme jusqu’au 19e si¢cle avec I’utilisation de
I’acier qui permet d’enjamber des envergures plus larges et de dépasser les quelques centaines de
pieds de hauteur, la limite utilisant de la pierre. Ce siécle est un moment d'expérimentation, de
transformation, d'hybridités architecturales, un moment de passage entre la modernité classique
de la renaissance et la modernité industrielle qui, elle, n'est qu'un moment de passage a la
postmodernité. La vraie révolution prend racine seulement au 20e, et méme dans la deuxiéme
moitié du siécle. C'est vrai que les projets de la postmodernité architecturale sont théorisés et
expérimentés dans la premiére moitié, mais elles prennent racine seulement apres la Deuxiéme
Guerre mondiale. La révolution technique permise par ’acier effectivement permet la
construction d’édifices privés (non seulement les blocs appartements, mais aussi des bureaux)
d’une envergure qu’éclipsent les édifices civiques. Il se déclenche une compétition, mais les
édifices civiques sont effectivement plus petits que les édifices appartenant proprement au public
— les arénes, les appartements, les centres d'achat et méme les cinémas deviennent plus importants
que les espaces de la gouvernance, a fur et a mesure que la communauté d'orientation des

individus s'élargisse.

Aujourd'hui, il n'est donc pas surprenant de trouver plusieurs tentatives d'expérimenter avec de
nouveaux styles architecturaux et de nouveaux plans d'aménagements urbains (les suburbs
américains, les New Towns en Angleterre, les banlieues de Paris, etc.) afin de tenter de renforcer
un sens de communauté toujours plus fragilisé par l'individualisme et surtout par la multiplicité
de communautés virtuelles avec lesquelles les personnes peuvent s'engager (ou non). Parmi ces
styles, semble dominer celui parfais appelé le brutalisme, c'est-a-dire que le squelette et les
systemes d'entretien (plomberie, climatisation, etc.) sont exposés et méme mis a I'extérieur,
inversant la sensibilité classique qui prétendait cacher ces aspects de la vie urbaine. Ce style est
issu du fonctionnalisme, ou les architectes, ironiquement vivant dans les pays totalitaires des
années '20 et '30, expérimentait de nouvelles approches pour éliminer les éléments visuels d'un

édifice, qui ne devaient plus miroiter des modeles archaiques et surtout dépassés (le maniérisme,



ou on imitait de facon servile des éléments devenus canoniques). On peut ignorer les tentatives
expérimentales telles que I'expressionnisme allemand, liant le romantisme et I'art nouveau, et le
constructivisme russe, qui tentait d'éliminer toute trace de décoration pour arriver a I'esprit pur du
batiment, lui aussi un mouvement fortement influencé par le romantisme. Malheureusement, la
majorité des premiéres tentatives n'a pas été réussie, mais ceci est di a des changements sociaux
suivant la Deuxiéme Guerre, ou il devenait impératif de construire rapidement des édifices
économiques. Le résultat malheureux était des boites de vitres ou de béton, économiques, carrés,

sans esprit ni ceeur.

Le brutalisme, semble-t-il, est une tentative de porter attention aux axes structurants, c'est-a-dire
la structure devient plus importante que le langage purement anesthétique qui définie ce que nous
appelons le style, qui traditionnellement signifiait la facade du batiment. Pour la premiére fois,
I'opposition fagade et on pourrait dire I'engin structurel disparait. On expose ce dernier, et la
facade, dans les dessins réussis, existe pour rehausser cette structure. Deux exemples, le premier
plus réussi que l'autre, sont la nouvelle pyramide du Louvre et le centre Pompidou a Paris. 1l s'agit
d'une inversion Lévi-straussienne ou les themes se renforcent et deviennent plus explicites par la
perte des détails avec lesquels le message s'enrichissait pour permettre la ré-métaphorisation
individuelle (apres la métonymisation pour permettre la distribution du message). Bref, la
sémantique gagne aux dépens de la sémiotique, mais plus explicite est le message de I'importance
de la communauté, plus se perd les détails avec lesquels on la construit. Pour la premiere fois en
25 siécles de dessin, I'idée occidentale de I'importance de la fagade comme signe de la fragilité de
la civilisation disparait, et, avec elle, I'idée de la civilisation.

(Merci a Vincent Fournier pour ses révisions et ses contributions!)



